رمزية الماء في الشعر الأموي والعباسي

Symbolism of water in the Umayyad and Abbasid Poetry

Alaa-addin Hussein Ahmed Al-Esraa University College .Maysa Mohamed Karim Institute of Fine Arts massayalwase922@gmail.com

Published: 28 June 2022

**To Cite this Article (APA):** Ahmed, A.- addin H., & Mohamed Karim, M. (2022). يوملأا رعشلا يف عاملا ةيزمر . . *SIBAWAYH Arabic Language and Education*, 3(1), 41-53. https://doi.org/10.37134/sibawayh.vol3.1.3.2022

ملخص البحث

To link to this article: https://doi.org/10.37134/sibawayh.vol3.1.3.2022

يعدُّ الماء رمزاً من رموز الطبيعة، واستطاع الشعراء أنَّ يرسموا تعابيرهم الشفافة معنى هذا الرمز، وبينوا مقدار توظيفه في اسعارهم، باعتباره عنصراً حياتياً مهماً، آخذاً العبارة كاملة فيما خطّوه من شعر ولوحات شعرية وصور شعرية. وهذا البحث يتناول هذه الرمزية معبراً من خلالها عن معاناة الشاعر في نظره للـــ(ماء) هذه الثيمة الجميلة التي استطاع الشعراء وبأنامل حاذقة تصوير هذه الرمزية. واتجه الباحثان إلى التفتيش في دواوين الشعراء في العصرين الاموي والعباسي عن اهم المظاهر لتناول هؤلاء الشعراء للفظة الماء وعبر انتقاء عال لها باعتباره اكسير الحياة ومن خلال لغة خفيفة رقراقة عن اهم القضايا التي تناولها الشعراء في عصرين كان لهما باعتباره اكسير الحياة ومن خلال لغة خفيفة رقراقة عن اهم القضايا التي تناولها الشعراء في عصرين كان لهما دورٌ بارزٌ في الشعر العربي، فالأول: هو العصر الأموي، إذ مازال العربي قريبا إلى بيئته، فكان امتداد لعصر كانت اللغة العربية ذات الرُ كبير في نفوس الناس، فبرز شعراء خلدوا لنا صوراً شعرية اخاذة، فهذا (ذو الرمة) الذي كون شعره ثلث العربية استطاع ان يؤتي لنا شعراً من بحر شعره الغزير الصعب المنال ذا التعابير الاخاذة والصوت النقي الصادق والذي الر ومازال مؤثرا حتى وقتنا الحاضر وإذا ما انتقلنا إلى العصر الاجادي فيد الا فكانت اللغة العربية العربية استطاع ان يؤتي لنا شعراً من بحر شعره الغزير الصعب المنال ذا التعابير الاخاذة والصوت النقي الصادق والذي الر ومازال مؤثرا حتى وقتنا الحاضر وإذا ما انتقلنا إلى العصر العاسي بحد ان فكانت أصواقم تعلو هنا وهناك مرشدة احلى أغاني المان شعرائها الأفذاذ كابي تمام والبحتري وابن المعتر فكانت أصواقم معلو هنا وهناك مرشدة احلى أغاني الماه العذبة السالّة على تلك الجداول الخضراء.

الكلمات المفتاحية: الرمز، الماء، الشعر الاموي، الشعر العباسي.



## Abstract

Water is a symbol of nature, which poets successfully drew with their sheer expression of the meaning of this symbol. The poets also displayed how it functioned in their poetry, presenting it as an important vital element that satisfied all of its dimensions in a plethora of poetry and poetic drawings and imagery. This research tackles this symbolism conveying thereby the poet's suffering in his view of "water". This beautiful theme, which was caught with the dexterous pens of the poets. The two researchers searched in the poetic collections of the Umayyad and Abbasid ages for the most significant manifestations of the approaches of these poets to the term, "water", through their careful selection of this term, recognizing water as the elixir of life, describing it with the lightest and most delicate language regarding the most important subjects dealt by the poets of the two eras. First is the Umayyad era where the Arabic poetry was still closely attached to its environment and an extension to an era where Arabic language had a profound impact on people. Many great poets emerged in this era who produced breath-taking poetic imageries that survived the test of time such as Tho Al-rema, whose poetry constituted a third of the Arabic language, who managed to bring rhythmical literary piece from his abundant inaccessible poetic faculty carrying mesmerizing images and a clear honest tone that left an everlasting impact. In the Abbasid era, the poetic meanings and imaginations transformed into a flowing stream by the hand of the peerless poets of that time such as Abi Tamam, Al-Buhturi, Ibn Al-Mutaz whose voices were ringing with the alluring songs of pureness like water in a green field.

Keywords: symbol, water, Umayyad poetry, Abbasid poetry

مقدّمة

كان للعرب شأن كبير مع الماء، ذلك أنّ الجزيرة العربية تعد من البقاع الجافة، ولاسيّما أقسامها المترامية الأطراف، فالأمطار شحيحة والأنهار الكبيرة لا وجود لها هناك، والعيون قليلة. كما أنّ جوها جاف، هذا الجفاف الذي جعل القسم الأكبر من أرضها صحاري قاحلة غير قابلة للزرع.

ويأتي هذا البحث ليعطي ثيمة الماء قيمتها من خلال الشعر الأموي والعباسي، ليبيّن كيف أنّ للماء دور في حياة العرب ومدى انشغالهم بهذا الأمر الذي يعني حياتهم كلها. ولقد تمت دراسة الشعر الاموي من خلال من خلال دواوين الشعراء الامويين لتبيان حالة الشعراء ومدى تأثرّهم بهذا الامر، وهذا ما نستنجه من الشعر الذي رواه شعراء هذا العصر، وقد بيّنت(الدلالة الرمزية) للماء وكيف استخدمها شعراء العصر الأموي على أنّنا سنجد بوضوح ظهور (الظاهرة الرّمية) نسبة إلى شاعر الطبيعة الأوّل في العصر الاموي (ذو الرّمة).

أمَّا رمزية الماء في العصر العباسي فذكروا ثيمة (الماء) في شعرهم من خلال تعدد (المفردة) مابين المطر والسّحاب والبحار والأنهار، وتنوعت ألفاظهم وتميَّزت في وصفها لجمال الطبيعة، بعد أن عُدَّ (العصر العباسي) من العصور المتميّزة في تاريخ الأدب العربي لتقدم الحضارةوتمايز أسلوب الحياة، وهذا يعود إلى تباين البيئات التي عاشوا فيها واتّساع المحسنات اللفظية والمعنوية حتى عُدّ (العصر العباسي) العصر الذهبي

ان استخدام (اللغة الشعرية) المتميزة كانت احدى صفات التميز حين تناولها لمفردة (الماء) وهذا ما نقرأه في أشعار (البحتري) و(ابن المعتز) و(ابن الرومي).

آملين أن يسلّط بحثنا هذا الضوء على ابتداع المعاني واختراع الصور النادرة حين وصفهم للرحلة النهرية، وتتمثل في مرحلة البعث والاحياء، ومرحلة التطوير والتهذيب، ومرحلة النضج والكمال، من خلال شعراء كل مرحلة مستعينين بذلك على ما وصلنا من شعرهم.

المبحث الأول: رمزية الماء في الشعر الأموي

إنّ المتتبّع للشعر الاموي، بل للشعر العربي القديم عموماً، قد لا يجد صعوبة في الوصول إلى ما يبتغيه الشاعر من قصيدته، ذلك أنّ الموقف الرمزي الخالص قد اتّضحت أبعاده عند الشاعر، فلم يجد القارئ أو الناقد كبير عناء في تتبّعه، بل ينثال انثيالاً من خلال الأبيات الشعرية التي نقرؤها، وهنا يأخذ الشعر طابع (الرمزية) فتجد أنّ (طيور الماء) و(النهر وفيضانه) و(الدلو) و(الندى) و(جرعات الماء البارد) و(ماء المزني) و(الشراب الآجم) و(الماء المغيث) و(البئر ومدحه) و(الغيث المغيث) تصبح رموزا عند الشاعر من خلال تناوله هذا الموضوع.

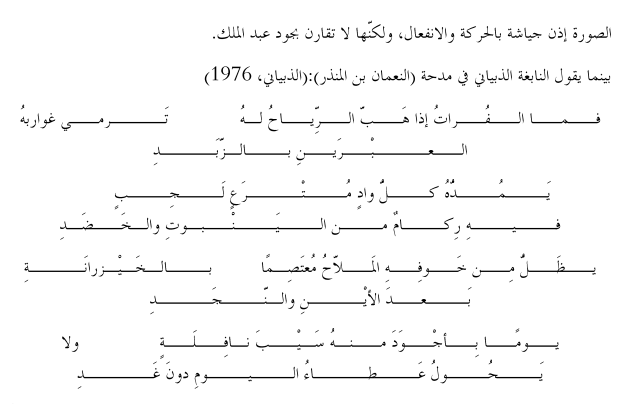
فمن أهمّ ملامح الرمزية (أنّها سمة في الأسلوب وليست سمة للكلمات أو الصورة الجزئية. والرمز لا يكتسب قيمته إلّا من خلال البناء الكلّي للقصيدة، فالكلمة مفردة تعني سوىما تدلّ عليه، ولكنها تعني الكثير حتّى أصبحت عضواً حيّاً في جسم الرمز أو وحدة القصيدة)(احمد م.، 1977)

وهذا ما سنطالعه هنا فالماء أصبح مفردة تعني (الكرم) و(الجود) وإغاثة المحتاج، وقد وفَّق الشاعر الأموي هذا الشعور والاحساس فنقل لنا صورة عن الواقع المعاش اندمج فيه الحسي بالمعنوي.

ويمكن لنا ونحن نستقرئ دواوين الشعر الأموي أن نجد الكثير من الظواهر التي تشير إلى تأثّر الشعراء الامويين بشعراء ما قبل الإسلام بالصّيغ والعبارات، بل حتّى بالأساليب وهذا التأثّر كان واضحاً حتى بين شعراء بني أمية أنفسهم، ولنأخذ هذه الصور الشعرية لشاعرين أحّدهما من عصر ما قبلالإسلام (النابغة الذبياني) والآخر أموي (الأخطل) إذ يُلاحَظ هنا أنّ (الأخطل) لم يكن مبتدعاً لهذه الصورة في وصف ممدوحه، بل اتّكأ كليا على (النابعة الذبياني). وصف الأخطل (عبد الملك بن مروان) في مدحه إيّاه، إذ شبّههُ بالفرات في قصيدته (خف القطين) والتي تعد من أروع ما قاله في المديح:(الصيرفي، 1963)

| في حافتيهِ وفي أوساطِهِ، العَشَرُ                                     | وما الفراتُ، إذا جاشت حوالبهُ  |
|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| فوقَ الجَآجئ، مِن آَذَيَّه غُدُرُ<br>منها أكافيفُ فيها، دونهُ، زَوَرُ | وذعذعتهُ رياحُ الصيف، واضطربت  |
| منها أكافيفُ فيهًا، دونُهُ، زَوَرُ                                    | مسحنفرٌ من جبال الرومَ، يسترهُ |
| (ولا) بأجهر منهُ، حينَ يُجتَهَرُ                                      | يوماً بأجود منهُ، حين تُسألهُ  |

ونحن أمام هذا المقطع من قصيدة (خف القطين) نرى صورة جيّاشة لمقارنة الممدوح بالفرات الذي لا ينقطع عطاؤه، فقد استعان الشاعر في بيته الأول بصيغ الجمع الدالة على الكثرة بطبيعة وزنما: (حوالب) و(أوساط)، كما استخدم لفظ (رياح) بدلا من (ريح) وهي أشّد وقعا في أُذُن السامع، كما أنّ استخدامه للفظة (جآجئ) تدلّ على أنّ هناك سفنا ً وليست سفينة واحدة، وهذا يومئ إلى التدافع الحاصل بين السفن وما تواجهه من أمواج متلاطمة. SIBAWAYH Arabic Language and Education Vol.3 No.1 2022 eISSN 2716-5515 (40-53)



وهنا نحن أمام هاتين الصورتين الشعريتين لشاعرين أحد<sup>ه</sup>ما من عصر ما قبل الإسلام والآخر أموي، نلاحظ أن الأخطل لم يكن مبتدعاً لهذه الصورة في وصف ممدوحه، بل اتكأ كلياً على النابغة الذبياني، إذ نجد أنّ هناك تشابحاً كبيراً في الصورة التي رسمها كل منهما فقد استخدم (الأخطل) في مقدّمة مدحه لعبد الملك بن مروان (وما الفرات اذا حاشت حوالبهُ) وهي التي استخدمها النابغة من قبل عند مدحه النعمان بن المنذر (فما الفرات إذا هبَّ الرياح له) وهكذا نجد: (أنّ مثل هذا التشابه يوحي بأنّ الأمر كان قد أصبح مجرّد عرف، وأنماط شعرية أكثر منه صوراً أنيقة مبتكرة أو مسروقة)(القط، 1995)والأمثلة كثيرة وستردُ في بحثنا الكامل مستقبلاً.

ويعد الماء في الإسلام رمزاً للطهر والنقاء، لذا اتّخذه المسلمون وسيلة للغسل والوضوء، بيد أنّه لم يكن متوفّراً في حياة العربي على الدوام.

من هنا برزت الحاجة إلى بديل ولاسيّما فيما يتعلّق بالوضوء، فكان التراب، إذا اعتمده المسلمون، عندما لم يكن الماء متيسّراً، وقد أشار الشعراء الأمويون إلى ذلك،فهذا (ذو الرّمة) يتحدّث عن (التيمّم) في إحدى رحلاته الصحراوية وقد قلّ الماء و لم يعد كافياً للوضوء(أبو صالح، 1993).

وَفَتَية غيد مِنَ التَسهيدِ يُعارضونَ اللَيلَ ذا الكُدود الحُدود وَدَلَج مُحرَوِّطِ العَمودِ ذا قُحَمٍ وَلَيسَ بِالتَهويدِ وَالمَسحَ بالأَيدي منَ الصَعيد

وهكذا استطاع الشاعر (ذو الرّمة) أن يضيف إلى الصحراء العربية سمةً إسلامية من خلال تأثّره بالقيم الإسلامية، إذ أصبح (التراب) معادلاً موضوعيا ً للماء فكلاهما (مطهّر) وهو رمز ديني لقيمة الماء الفعلية في الوضوء الإسلامي.

أمَّا بائية ذو الرَّمة والتي يقول في مطلعها:

كَأَنَّها من كُلى مَفريَّة سَربُ ما بالُ عَينكَ منها الماءُ يَنسَكبُ

فلقد شبَّه الشاعر هنا (العين) التي تسكب الدمع بكلية يتسرب منها الماء، ففي البدء يصدمنا الشاعر بحقيقة نفسية مرتبطة بإحساس رجل الصحراء وبحثه عن الماء أبداً، وقصة الكلى المفريَّة، تجربة كثيراً ما عاناها الشاعر رجل الصحراء، وهل غريب أن يجهده التعب والعطش فيأتي قربتهُ مستنجداً بها، فإذا هي فارغة لما أصابحا من العطب، فأفرغت بما من ماء، وقد تكون (الكلى المفريَّة) رمزاً لاحدَّ الأمرين:

> فقد تكون إشارة إلى صباح الحب والامل في صحراء الحب، كضياع الماء في تجربة الصحراء. أو قد تكون إشارة إلى نضوب ما في اليد.

ومن الكنايات التي يصورها لنا (جميل بثينة) لمخالطة حبيبتهِ عزَّة (حجنة الهلالي) عند ما هجرها وانصرف عنها، إذ يقول:(نصَّار، 1979)

> وَإِنِّي لَأَستَحيِي مِنَ الناسِ أَن أُرى رَدِيفاً لِوَصلٍ أَو عَلَيَّ رَدِيفُ وَأَشرَبَ رَنقاً مِنكِ بَعدَ مَوَدَّة وَإِنِّيَ لِلماءِ المُحالِطِ لِلقَذَى إِذَا كَثُرَت وُرَّادُهُ لَعَيوفُ

فلقد كنَّ لمخالطة حبيبته غيره من الرجال بــ(الماء المخالط للقذي) وبذا يؤكَّد تركه إياها إذا ما حدث ذلك، وحدث ذلك فعلاً كما أنَّه يكني عن حلاوة ريق الحبيبة بــ(عذوبة الماء) إذ يقول:(نصَّار، 1979) أَلَم تَعلَمي يا عَذبَةَ الماء أَنَّني فحميل إن لم يرتشف من رضاب الحبيبة يبقى طوال حياته صادياً حتّى لو أن شرب من مياه الكون، فعطشه هنا روحي قبل ان يكون مادياً. فرمز الماء في قول جميل بثينة حعله رمزا ً مادياً مشوب بمشاعر إنسانية تتحوّل فيها العواطف والمشاعر الإنسانية إلى رموز للصدود والابتعاد عن الحبيبة.

المبحث الثابي: رمزية الماء في العصر العباسي

وهكذا بعد أن رحلنا مع رمزية الماء في العصر الاموي، لننتقل الآن إلى رمزيته في العصر العباسي ذلك الذي سمّي بــ(العصر الذهبي) للشعر العربي. إذ نجد التطور الحضاري والثقافي قد انعكس على حياة الانسان، وبدأت براعم التحديد التي ازدهرت بالعصر الاموي تنضج وتؤتي ثمارها في هذا العصر. وإذا كان الأمويون قد انتقلوا من حياة البادية إلىحياة الحاضرة إلّاأنّهم ظلّوا يقتفون آثار الجاهليين، ويتداولون مواضيعهم، ويتطبعون بأسلوبهم من دون واقعهم الجديد، فقد مُكّنَ للعباسيين التطور الزمني والعقلي والثقافي والاشافي السياسي من معايشة واقعهم والتقيّد عنه، فتطور الشعر العباسي عامة والوصف منه حاصة.

وإذا أردنا الاستشهاد بنصوص شعرية تعني برمزية الماء في العصر العباسي فسنختار بعضاً من شعراء هذا العصر ولنبدأ بأبي تمام(188–231هــ) إذ استطاع توظيف (الماء) واستخدامه في عدد من صوره الشعرية استخداماً جزئياً بدأ- أحياناً – غير مألوف لدى القارئ القديم حتى أنّنا لنرى ما أثير من جدل حوله (ماء الملام) في قوله:(نعمان، 1982)

لا تَسقِني ماءَ الْمُلامِ فَإِنَّنِي حَسَبٌ قَد إِستَعذَبتُ ماءَ بُكائي

ومن التفسيرات التي قُدّمت لتلك الصورة ما نقله الآمدي:(صقر، 1960)

(وما قوله: فقد عيب وليس بعيب عندي لأنّهُ لمّا أراد أن يقول: (قد استعذبت ماء بكائي) جعل للملام ماء ليقابل ماءً بماء وإن لم يكن الملام ماء على هذه الحقيقة، فلما كان مجرى العادة أن يقول القائل:أغلطت لفلان قوله، وجرّعته من كأسٍ مرّ وسقيته منه، أمرّ من العلقم، وكأنّ الملام مما يستعمل فيه التجرعّ على الاستعارة جعل له ماء على الاستعارة) وقبل الآمدي حاول الصولي أن يدلي برأي في تلك الصورة فقال: ((لما قال في آخره : (فَإِنَّنِي صَبٌّ قَد استَعذَبتُ ماءَ بُكائي) قال في أوّله: (لا تَسقِي ماءَ المُلامِ) وقد تحمل العرب اللفظة على

اللفظ فيما لا يستوي معناه، قال الله عز وجل: ((وَجَزَآؤُا سَيَّئَةُ سَيَّئَةُ مَّثْلُهَا أَنَّ)) والسيَّئة الثانية ليست بسيَّئة لأنّها مجازاة، فحملَّ اللفظ على اللفظ. والقارئ لشعر أبي تمام يلاحظ أن (ماء الملام) لم يكن محاولة يتيمة عند الشاعر، بل نجد لها أشباه ونظائر كثيرة في ديوانه الشعري مثل: (ماء الود، ماء الوصال، ماء العالي، ماء الضلال .... إلخ) إذ جاء الماء مقروناً في صوره بكثير من المشاعر والعواطف الإنسانية. ولقد أرجع بعض الدراسين هذه الظاهرة إلى جذور نفسية وبيئية تغور عميقاً في وجدان الشاعر وعقله، إذ يتحمّل أنّ للمهنة التي احترفها الشاعر في صباه كسقي الماء الذي يُسقى في المسجد الجامع في مصر))(الخفاجي و صبيح، 1969) فللشعر ماء في منظوره(نعمان، 1982)

فكَــيــفَ وَلَم يَزَل لِلشِعرِ ماءٌ لَـــيَــرُفٌ عَــلَيــهِ رَيــحانُ القُلوبِ

يقولها أبو تمّام صراحة: (للشعر ماءً) متسائلاً عن كنه ماء الشعر هذا، عن خُصب صورهٍ، عن عُمق معانيهِ،عن شعرتيهِ،عن طراوتمللتعبير المعاصر. فماءُ الشعر وليس الشعر عامة هو القادر على اجتذاب مشاعر السامع وإثارة مكامنِ عواطفه. ونقرأ لعلي بن الجهم (188–249هــ) في مدحه للمتوكّل:(مردم بك، 1895)

وقال أيضاً يصفُ مركباً:(مردم بك، 1895)

حيث أدّى المعنى في أوضح السبل وأيسرها، فهو من أقلّ شعراء عصره صنعةً، لا تكاد تجد في شعره شيئاً من المحسّنات اللفظية، وإذا وجدت فمن غير قصد منه.

وهذا هو الرمز الفني الذي يقصد اليه في رمزية الماء من غير مراعاة مقصودة إلى قصدية الماء في الشعر العربي الأصيل. وقد استعمل شعراء العصر العباس لفظة (الماء) في أغراضهم الشعرية منها، قول علي بن الجهم يهجو أبا أحمد بن الرشيد وكان مدحةُ فلم يعطه شيئاً:(مردم بك، 1895)

ولقد أبدع البحتري في الوصف وخاصة في وصف بركة المتوكل ومن أروع ما قاله في هذا المحال قوله: (الصيرفي، 1963)

| قالَت هِيَ الصَرِحُ تَمثيلاً وَتَشبيها | فَلُو تَمُرُ بِها بَلقيسُ عَن عُرُضٍ  |
|----------------------------------------|---------------------------------------|
| كَالْخَيلِ خارِجَةً مِن حَبلِ مُجريها  | تَنحَطُّ فيها وُفودُ الماءِ مُعجَلَةً |

فأبدع البحتري في وصف بركة المتوكل وأدق في معانيها، حتى أنّ بلقيس لو مرّت بها عرضاً لظنّتها الصرح الممرّد، لملامسة سطحها، وصفاء مائها، وتدفق المياه عليها من جهات متعدّدة، كأنّها الخيل في حلبة السباق تتدافع إليها سراعاً، وهي صورة تشبيهية جميلة وواسعة الخيال، كتشبيهه وفود الماء بالخيل.

> وجاء البحتري في موضع آخر يقول:(الصيرفي، 1963) وَلَمَّا نَبَت بِي الأَرضُ عُدتُ إِلَيكُمُ أَمُتُ بِحَبلِ الوُدِّ وَهوَ رِمامُ وَقَد يُهتَدى بِالنَجمِ يُشكِلُ سَمتُهُ وَيُروى بِماءِ الجَفرِ وَهوَ ذِمامُ

يشير الشاعر إلى أنَّ العلاقة بينه وبين ممدوحه، كان يجب أن تكون كالحبل الذي يصل بين إثنين وصلا وثيقاً، إلّا أنَّ (الحبل) الذي يمثل هذه العلاقة حبل رمام أي ضعيف بال، ووصف حالة الحاجة التي تلجئك، لأنْ تهتدي بالنجم الغائر الملتبس شكله وسمته والتي تدعوك لترتوي بماء البئر الجفر الذمام، وهو الكدر قليل الماء.

تمثَّلت رمزية الماء في ماء البئر الجفر الذمَّام وهي دلالة على وصف الحبيبة أو الممدوح وصفاً رمزياً يعتني به اعتناءً حسّياً وهو ما معروفٌ عن البحتري.

وفي إسلوب آخُر يرسم لنا ابن الرومي (221–283 هـ) صورة لحبيب منعَّم يتمتع بجماله قائلاً:(نصار، 1973–1981)

> ومُنعَّمٍ كالماء يشفي ذا الصدى كشفائه ويشفُّ مثل شفيفه ممن له حسن الرحيق وطيبه ومشيُ تريفه

شبَّهَ ابن الرومي نعومة جسم المحبوب بالماء الصافي الذي يشفّ عمَّا تحته، ويبدو أنَّ الشاعر ذكر المحبوبة بصيغة المذكّر، وهذا كثير في شعر العرب.

وقال ابن الرومي أيضا: (نصار، 1973–1981)

شبَّه الممدوح بالماء الذي يحتاجه الناس في جميع الأحوال فيطفئ به الصديان ظمأه ويشربه من أصيب في أكله بغصّة ليسهّل بلع طعامه، ولكن على كثرة فوائده هذه يهلك به الإنسان في حالة الشرق به، وقد حذف الشاعر الأداة ووجه الشبه، وهو رمز بليغ لمعاني الماء.

وقد نظم ابن المعتز(247–296هــ) في قصيدة له على منوال قصيدة ابن الرومي التي مدح فيها المعتضد واصفاً قصر الثريا بقوله:(السامرائي، 1997)

| كَصَفٌ نِساءٍ قَد تَرَبَّعنَ في الأُزرِ | وُبُنيانُ قَصرٍ قَد عَلَت شَرَفاتُهُ  |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| لِتُرضِعَ أَولادَ الرَياحينِ وَالزَهرِ  | وأَلْهَارُ ماءٍ كَالسَلاسِلِ فُجِّرَت |

فقد وفّرت كثيرة التفعيلات هذا البحر نفساً طويلاً قادراً على احتواء انفعالات الشاعر والتنفيس عن مشاعره، لذا لا يمكن إنكار قدرة البحر الطويل على توفير النغم الايقاعي الموافق لغرض الوصف.

صورة الماء على شكل سلاسل فيه رمز لترابط الألفاظ واقترانما بشكل النساء المصفوفات على تلك الشرفة، ونقل صورة موحية بجمال إسلوب استخدام التعابير بأقلّالكلمات، وقال ابن المعتز في صورة أُخرى:(السامرائي، 1997)

فالصورة التي يرسمها ابن المعتز أظهرت الماء إنساناً راقصاً بيديه، ويبدو أنَّ الشاعر انتابه شعور بالفرح، فمشاعره هي التيتوهّمت رقص الماء وتصفيفه في النهر، حين اختلطت مشاعره بذلك الماء.

وقال ابن المعتز يصف لهر دجلة وجمالهُ:(السامرائي، 1997)

| وَلا نَخَلاتِ الدَيرِ إِذْ كُنتَ ناسيا    | فَلا تَنسَ أَطلالَ الدُجَيلِ وَماءهُ  |
|-------------------------------------------|---------------------------------------|
| كَما أَعْمَدَ القَينُ الحُسامَ اليَمانِيا | أَلا رُبَّ يَومٍ قَد لَبِستُ ظِلالَها |

يقف الشاعر على أطلال نمر دجيل واصفاً ذلك المكان من خلال جدول الماء، ونخلات الدير وسعفها الذي يشبّهه الشاعر بسيف قد أُدخلَ في غمده لتشابك (الخوص) بعضه من بعض بحيث أصبح كالغمد، و لم يسمح لأشعّة الشمس المرور من خلالها إذ أصبح ظلّها معتماً.

وقد اتسعت المقطوعات في الشعر العباسي استجابة لذوق العصر، ومن خلال استقرائنا لمقطوعات الصنوبري(334هــ) وجدنا هذه المقطوعات متنوعة، فيصف الصنوبري نمر دجلة في ليلة قمراء جميلة، بقوله:(عباس، 1970)

ولما تعالى البدرُ وامتدَّ ضوؤُهُ بدجلةَ في تشرينَ بالطولِ والعَرْضِ وقد قابل الماءَ المفضض نوره وبعضُ نجوم الليل يقفو سنا بعض SIBAWAYH Arabic Language and Education Vol.3 No.1 2022 eISSN 2716-5515 (40-53)

قدَّم الشاعر المفعول به (الماء) على الفاعل (نوره) وقد فصل بينهما بالنعت (المفضض) ويجوز القول: قابل نوره الماء المفضض لأنّ الأصل في الفاعل أن يتّصل بالفعل.

جعل الصنوبري لرمزية الماء بعداً أعمق وذلك بإعطائه نوراً يفوق نور نحوم الليل وهو يعتبر رمزا ً للنور المتبادل بينهما.

ونجد صورة تشبيهية أحرى عند الصنوبري في قوله:(عباس، 1970)



فالممدوح كالماء الزلال لمن يقصده طالباً حاجة، وتبرز الصورة الذوقية من خلال المطابقة بين (الماء النقاخ والماء المسوس) فضلاً عن دلالات السماحة والكرم، وهي رمزية في دلالة الكرم والجود. استطاع المتنبي (303–354هــ) أن يكون شاعر القرن الرابع دونَ أن ينازعهُ أحدٌ على هذا، وذلك بموهبته المتازة وعبقرتيه النادرة لأن يكون أهمّ شاعر ظهر فيه، وأن يهمل كل شعراء عصره ما دونه، وأجمع أكثرً الباحثين على أنّهُأكبر شاعر أنجبته العربية في تاريخها الأدبي الطويل.

وكان دائم الترديد للأنغام الثائرة في شعره، بل راح يلحّ عليها ويطيل فيها، حتّى وصل به الأمر إلى درجة التهديد بالثورة والخروج على السلطان، في قوله:(البرقوقي، 1986)

حيث شبّه نفسه بالماء الذي لا يشعر بقيمته إلّا من أحسّ بالظمأ والعطش وهو مرتبه عالية من التفاخر والتعالي على الحكام والخلفاء شديد، وصورة الرمز للماء دلّت على الشعور بالظمأ والعطش.

وتظهر محاولة أخرى للمتنبي على قدر كبير من التكلّف والتصنّع والتلاعب الثقيل بالألفاظ في هذه الأبيات التي قالها في صباه يمدح بما أحد السادة:(البرقوقي، 1986)

ولقد انفرد مجموعة من الشعراء العباسيين في مفردة الماء، خاصَّة في صور مألوفة من (ماء الوجه) تجد طريقها بيسر إلى ذائقة الشاعر من مظاهراستلاب عنصرها الحيوي والأساس (الماء)، حيثُ استثمرها الشعراء في عدد

من الصور والرموز ضمن الدلالة الشائعة والمعروفة لترسيخ عدد من القيم الأخلاقية المحمودة: الآباء والأنفة والشمم... الخ وذلك في قول أبو تمام:(نعمان، 1982) وَمَا أُبالي وَخَيرُ القَولِ أَصدَقُهُ وقوله أيضاً:(نعمان، 1982) غدا بالأماني لم يُرق ماء وجههِ مَطالٌ و لم تقعدٌ بآماله الرّدُ غدا بالأماني لم يُرق ماء وجههِ مَطالٌ و لم تقعدٌ بآماله الرّدُ وقد يحرّك الشاعر هذه الصورة ويز حز حها عن ذلك إلى أجواء مختلفة وصورة (ماء الوجه) تعود لتكرّر نفسها عند الشاعر علي بن الجهم، حيث قال:(مردم بك، 1895) مَتى هانَ حُرٌّ لَم يُرق ماءَ وَجهه (وَلَم تُختَبَر) يَوماً بَرَدٌ صَفائحُهُ

وهي التقاط لجملة مؤشرات خارجية تحسّد حالة الخوف عبر رصد لمظاهر دالّة على هذا الخوف والمقترن بماء الوجه عند الشاعر المتنبي الذي اختلف المنظور إلى ماء الوجه في تّحول إلى الهجاء بأبيه حيث كان سقّاًء في الكوفة يقول:(البرقوقي، 1986)

فهو يُعيرُ بأنّه كان قضى فترة من حياته في الكوفة يبيع الماء مع أبيه، فلا غرابة في أن يبيع ماء وجههِ للناس، حينما كان يقصد إليهم ليمدحهم.

وهذه الصور المتشابه بين الشعراء العباسيين تنقل إلينا أجمل المعاني وأنقاها بألفاظ ومعاني مختلفة الاستخدامات تعطي انطباعاً عن مدى عمق الثقافة وأصالة الحاضرة العباسية وتقدّمها وتطوّرها المجتمعي، وجمالية استخدامهم للرموز الشعرية في أشعارهم وخاصّة في مجال رمزية الماء.

## التوصيات والنتائج

اتّضح مما تقدّم الاحتفال بالشعر القديم، وأنّ الشاعر كان يبذل في سبيل الوصول به إلى الغاية المثلى هي السيرورة والذيوع من الجهد ما يناسب وهذه الغاية أو هذا الهدف.

لذا كان الشعراء في سباق أدبي منذ أن بدأ الشعر على ألسنتهم فحالوا في حلبات القريض وصالوا، مطورين ومحددين ومبدعين، وتناثروا في مضامير حلباتهِ بين سابق مجلٍ وبين سكيتٍ ضالع.

إنّ سمة الجودة هي أقوى الأسباب وأدعاها إلى شهرة هذا الشعر وشهرة قائله وهي أسباب كانت وراء سيرورة هذا الشعر وانتشاره بين الناس فبقي القريض الجيّد وأصحابه أحياءً في ضمائر الأجيال على أنّه أعظم إرث جادتْ به قرائح الأسلاف الذكية ونفوسهم المرهفة وعقولهم النيرة في خوض مجالات الحياة وتصويرها، وفي رسم المثل العليا التي تراءت لهم في كل ناحية من نواحي وجودهم. لذا سيظلّالشعر ذلك التراث العظيم للأمّة ووليد إحساسات أبناءها، وثمرة عقولهم والتي أودع فيها الكثير من مآثرهم ومفاخرهم وحضارتهم.

## References

. Ibn sunan alkhafaji, w muhamad eali subih. (1969). sr alfasahati. alqahirati: almatbaeat alrahmaniati.

. Ahisan eabaas. (1970). diwan alsinubari. bayrut: dar althaqafati.

. Ahmad saqra. (1960). almuazanat bayn shaer 'abi tamaam walbihtari. alqahirata: dar almaearif almisriati.

- . Ahmad, a. fa. (1963). diwan albahtari .alqahirat : dar almaearifi.
- . Hassan kamil alsayrafi. (1963). diwan albihtiri. alqahirata: dar almaearifi.
- . Hassan nssar. (1979). diwan jamil . alqahirata: dar misr liltibaeati.

. Khalaf rashid naeman. (1982). sharh diwan abu tamaam biriwayat alsuwli. baghdad: dar alrashid.

. Khalil muradam biki. (1895). diwan ealii bin aljuhma. bayrut: manshurat dar alafaq aljadidati.

. Hassan nasar. (1973-1981). diwan abn alruwmi. alqahirati: matbaeat dar alkutub.

.Ziad bn mueawiat bin dabab aldhibyani. (1976). diwan alnaabighat aldhabyani. tunus: alsharikat altuwnusiat liltawziei.

. Abd alrahman albarquqi. (1986). sharh diwan almutanabi. alqahirata: dar alkitaab alearabii.

. Abd alqadir alqut. (1995). fi alshier al'iislamii wal'umawi. alqahirati: dar almaearifi.

. Abd alqddws 'abu salihin. (1993). diwan dhu alrrm. dimashqa: matbueat majmae allughat alearabiati.

. Muhamad fatuwh ahmad. (1977). alramz walramziat fi alshier almueasiri. masra: dar almaearifi.

. Yunus 'ahmad alsaamaraayiy. (1997). diwan shaer abn almuetazi. bayrut: ealam alkutub.