
SIBAWAYH Arabic Language and Education Vol.3 No.1 2022 

eISSN 2716-5515 (71-85)  

71 

لَ ببِيان بين قوله تعالى:   نَا بِكُمم لفَِيفًا}وقوله تعالى    {فَجَاسُوا}ما أُجْمِ  { جِئ م
 

WHICH WAS MOST SUMMARIZED BY A STATEMENT BETWEEN THE ALMIGHTY’S 

SAYING: SO THEY SWAM, AND THE ALMIGHTY’S SAYING, WE HAVE BROUGHT 

YOU A GROUP OF PEOPLE 

 

Abdulkareem Omar Abdulkareem1* 

1College of Law and Political Science, Iraqi University, Baghdad, Iraq 

Corresponding author: oyra04@yahoo.co.uk 

 
Received: 15 Mar 2022, Revised: 15 Apr 2022, Accepted: 31 May 2022, Published: 30 Jun 2022 

 

To Cite this Article (APA): Abdulkareem, A. O. (2022).   ْما أجُْمِلَ ببِيان بين قوله تعالى: }فَجَاسُوا{ وقوله تعالى }جِئنْاَ بِكُم

 .SIBAWAYH Arabic Language and Education, 3(1), 71-85 .لَفِيفاً{

https://doi.org/10.37134/sibawayh.vol3.1.5.2022 

 

To link to this article: https://doi.org/10.37134/sibawayh.vol3.1.5.2022 

 
 لخص الم

ذلك لوجود الإجمال في   ؛ والبلاغة  اللغة والبيان علماء  فإن موضوع الإجمال والبيان من المواضيع التي أهتم بها  
وإما ،  فيأتي البيان إما بنص منهما فيسمى مفسرا، الكثير من النصوص في القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة

من غير نص عن طريق العقل فيسمى مؤولا. ومما لا شك فيه إن بعض آيات القرآن الكريم تفسر بعضها 
فيكون للعقل ،  وقد يؤول المعنى عند إنعدام النص،  وقد يأتي التفسير عن طريق السنة النبوية الشريفة،  بعضا
وهذا ،  ويمكن أن يكون صريحا أو كناية،  وقد يكون اللفظ من حيث الاستعمال إما حقيقة أو مجازا،  متسع 

بحثنا يتكلم عن ذلك في ما كان مجملا في سورة الإسراء في ،  نجده واضحا في الكثير من النصوص الشرعية
ومن ثم إخباره تعالى في سورة الإسراء ،  الى على بني إسرائيل بالإفساد مرتين مع العلو في الأرضقضاء الله تع

مع آية ثالثة تنبؤنا بقرب الموعد ،  ثم بيان ذلك في آية آخرى توضح مقصوده،  بآية مجملة بما يعرف بالسبي الأول
فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ أوُلَاهُُاَ بَ عَثْ نَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لنََا أوُلِ بََْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُوا }  الآية الأولى أجملت قوله تعالى: ،  الثاني

يَارِ وكََانَ وَعْدًا مَفْعُولًا{ تُمْ لِأنَْ فُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُُْ فَ لَهَا فإَِذَا جَاءَ }والآية الثانية:  ،  خِلَالَ الدِ  تُمْ أَحْسَن ْ إنْ أَحْسَن ْ
وُا مَا عَلَوْا تَ تْبِيراً{وَعْدُ الْآخِرةَِ ليَِسُوءُو  والآية الثالثة: ،  ا وُجُوهَكُمْ وَليَِدْخُلُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَليُِ تَبِّ 

نَا بِكُمْ لَفِيفًا{} فالمجمل في الآية الأولى: ،  وَقُ لْنَا مِنْ بَ عْدِهِ لبَِنِي إِسْراَئيِلَ اسْكُنُوا الْأَرْضَ فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ الْآخِرةَِ جِئ ْ
هذا ماسنبحثه (،  والآية الثالثة: المجمل )جئنا بكم لفيفا (،  والبيان في الآية الثانية: )المسجد (،  الديار،  )عبادا لنا

 أصوليا في هذا البحث ببيان ما نراه مقصود الشارع من ذلك الإجمال والبيان. 
 



نَا بِكُمم لفَِيفًا{  لَ ببِيان بين قوله تعالى: }فَجَاسُوا{ وقوله تعالى }جِئ م  ما أُجْمِ

72 

 ديار. ،  تفسير،  بيان ،  مجمل  الكلمات المفتاحية: 
 

Abstract 

The concepts of Ijmal (generality) and Bayan (elucidation) have long been areas of focus 

among scholars of language, rhetoric, and exegesis, due to their widespread presence in the 

texts of the Qur’an and the Prophetic Sunnah. Sometimes, clarification (bayan) is provided 

through another scriptural text—known as tafsir—while at other times, it is derived 

through reason or interpretation—referred to as ta’wil. It is well known that certain verses 

of the Qur’an explain others, and that Prophetic traditions also serve as explanations. In 

cases where no explicit text exists, rational inference is employed, allowing broader 

interpretative space. Furthermore, linguistic expressions may be literal (haqiqah) or 

metaphorical (majaz), and may take the form of explicit or implicit meanings (kinayah), as 

is evident across numerous legal and scriptural texts. This study explores such phenomena 

in Surat al-Isra’, focusing specifically on Allah’s decree regarding the Children of Israel’s 

two instances of spreading corruption and gaining dominance on earth. The surah first 

presents this in a general form through a verse referring to the first captivity. A second 

verse then clarifies the meaning, followed by a third that predicts the approach of the 

second event. The first verse contains general expressions such as "‘ibādā lanā" (Our 

servants) and "al-diyār" (the homes), which are elucidated in the second verse by 

specifying "al-masjid" (the mosque). The third verse adds further context, stating "We 

brought you forth as a mixed group." This paper examines these verses from a usūli 

(principles of jurisprudence) perspective, aiming to uncover the intended wisdom behind 

the general and specific language employed in the divine text. 

 

Keywords: generality (ijmāl), clarification (bayān), interpretation (tafsīr), homes (diyār). 

 
 قدمة الم

؛ ذلك لوجود الإجمال في علماء اللغة والبيان والبلاغةأهتم بها  إن موضوع الإجمال والبيان من المواضيع التي  
وإما ،  فيأتي البيان إما بنص منهما فيسمى مفسرا، الكثير من النصوص في القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة

بعض آيات القرآن الكريم   أنَّ طريق العقل فيسمى مؤولا. ومما لا شك فيه    من غيرهُا كاللغة والعرف أو عن
، النص  انعدام وقد يؤول المعنى عند  ،  وقد يأتي التفسير عن طريق السنة النبوية الشريفة،  تفسر بعضها بعضا
 وقد يكون اللفظ من حيث الاستعمال إما حقيقة أو ، دون أن يخرج عن دائرة الشرع،  افيكون للعقل متسع 

 
بحثنا   .وهذا نجده واضحا في الكثير من النصوص الشرعية،  ويمكن أن يكون صريحا أو كناية،  مجازا

يتكلم عن ذلك في ما كان مجملا في سورة الإسراء في قضاء الله تعالى على بني إسرائيل بالإفساد مرتين مع 



SIBAWAYH Arabic Language and Education Vol.3 No.1 2022 

eISSN 2716-5515 (71-85)  

73 

ثم بيان ذلك في آية ،  لسبي الأولومن ثم إخباره تعالى في نفس السورة بآية مجملة بما يعرف با،  العلو في الأرض
 .مع آية ثالثة تنبؤنا بقرب الموعد الثاني ، خرى توضح مقصودهأ

 
تكمن أهُية الموضوع   يقيني بما وقع وماسيقع.  تأريخي وإخبارٍ   لِما فيه مِن إعجازٍ ،  سبب اختيار الموضوع

آيات سورة   وما علينا إلا تدبر،  له  وبما سيكونمن المسجد الأقصى  كون أن القرآن الكريم يخبّنا بما كان    من
؛ لذلك سنحاول تدبر المعاني المجملة عن طريق معرفة عن طريق معرفة مقصد الشارع الحكيم  الإسراء في ذلك

 .أو السنة النبوية الشريفة  بيانها من نفس القرآن الكريم
 

 هي: ، البحث يحاول الإجابة عن تساؤولات محددة
 هل كان المسجد الأقصى يسمى مسجدا قبل نزول سورة الإسراء.  (1
يَارِ }ماهي الديار المقصود بها بقوله تعالى:   (2  وأين مكانها.   {فَجَاسُوا خِلَالَ الدِ 
 . {بَ عَثْ نَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لنََا}من هم المقصودون بقوله تعالى:    (3
 . {وَليَِدْخُلُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أوََّلَ مَرَّةٍ }من هم المقصودون بقوله تعالى:   (4
نَا بِكُمْ }ما المقصود بقوله تعالى:   (5 وَقُ لْنَا مِنْ بَ عْدِهِ لبَِنِي إِسْراَئيِلَ اسْكُنُوا الْأَرْضَ فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ الْآخِرةَِ جِئ ْ

 . {لفَِيفًا
 .من الشارعالحكيم  ة مقصود  خبارات تحرير المسجد الأقصى من اليهود اهل الإجمال في   (6

 
 منهج البحث 

مقاصدها  وتحقيق  الشرعية  النصوص  على تحليل  يقوم  الذي  التحليلي  المنهج  على  الدراسة  هذه  ، اعتمدت 
بالإضافة إلى المنهج العقلي في استنباط الأحكام وفهم مقصود الشارع من خلال الدلالات العامة والخاصة 

 .للنصوص. وقد تُ توظيف هذين المنهجين من أجل الوصول إلى نتائج دقيقة ومدعومة بالأدلة النقلية والعقلية
 

 جْال ماهية الإ
 والاصطلاح   لغةلبا  الإجْال (أ

أصلين (  وقد ذكر ابن فارس لمادة )جُمل.  والمفعول مُجْمَل،  مُجْمِل فهو،  من أجملَ يُُمل إجمالاً المجمل لغة: 
مُ أَصْلَانِ: أَحَدُهُُاَ تَََمُّعُ وَعِظَمُ الْخلَْقِ   .وَالْآخَرُ حُسْن  ،  قال:" الْْيِمُ وَالْمِيمُ وَاللاَّ

 



نَا بِكُمم لفَِيفًا{  لَ ببِيان بين قوله تعالى: }فَجَاسُوا{ وقوله تعالى }جِئ م  ما أُجْمِ

74 

تَ عَالَى ،  فاَلْأَوَّلُ قَ وْلُكَ: أَجْملَْتُ الشَّيْءَ   ُ وَقاَلَ  ﴿ :وَهَذِهِ جُمْلَةُ الشَّيْءِ. وَأَجْملَْتُهُ حَصَّلْتُهُ. وَقاَلَ اللََّّ
  [.32الفرقان: [  ﴾ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُ ز لَِ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً 

 
وَهُوَ مِنْ هَذَا أيَْضًا. وَيُ قَالُ ،  وَيَُُوزُ أَنْ يَكُونَ الْْمََلُ مِنْ هَذَا; لعِِظَمِ خَلْقِهِ. وَالْْمَُّلُ: حَبْل  غَلِيظ  

 .كَأنََّهُ شُبِ هَ بِالْْمََلِ ; وكََذَلِكَ نَاقَة  جُماَليَِّة  ،  أَجْمَلَ الْقَوْمُ كَثُ رَتْ جِماَلُُمُْ. وَالْْمَُالُِّ: الرَّجُلُ الْعَظِيمُ الْخلَْقِ 
 

"،  وَالْأَصْلُ الْآخَرُ الْْمََالُ  (. 1/481،  1414،  )ابن منظوروَهُوَ ضِدُّ الْقُبْحِ. وَرَجُل  جمَِيل  وَجُماَل 
 .والأصل الأول هو المقصود هنا وهو المجموع من أجمل الحساب إذا جمع وجعل جملة واحدة 

 
، المجمل،  المشكل،  الأحناف أحد الأقسام الأربعة للمبهم والتي هي: الخفي  المجمل عند أصولِ  

، ثم المشكل،  فأقلها خفاءٍ وإبهامٍ: الخفي،  وهي تتفاوت في درجة خفائها  ولُم فيه تعاريف عدة ،  المتشابه
، ثم المتشابه؛ والمقابلة بين هذه الأقسام والأقسام السابقة على الوجه التالِ: الخفي يقابل الظاهر،  ثم المجمل

 المتشابه يقابل المحكم.،  المجمل يقابل المفسر،  المشكل يقابل النص
 

 وقسموا المبهم إلى مجمل ومتشابه.،  فقسموا اللفظ الواضح إلى ظاهر ونص،  أما جمهرة المتكلمين
بل بالرجوع إلى ،  واشتبه المراد اشتباها لا يدرك بنفس العبارة،  ما ازدحمت فيه المعاني"المجمل عند الحنفية:

 . "ثم التأمل،  ثم الطلب، الاستفسار
 

وهو لفظ ،  مأخوذ من الْملة،  وعرفه السرخسي في أصوله فقال: "وأما المجمل فهو ضد المفسر
وذلك إما لتوحش في معنى ،  وبيان من جهته يعرف به المراد،  لا يفهم المراد منه إلا باستفسار من المجمِل

 (. 168/ 1، م1993،  " )السرخسيأو في صيغة عربية مما يسميه أهل الأدب لغة غريبة، الاستعارة
 

 :ويتلخص مما سبق ما يلي: أن المجمل عند الأحناف
 .هو ما ازدحمت حوله المعاني على وجه لا يدرك من نفس العبارة (1
 .لبيان المجمل يتعين الرجوع إلى المجمِل (2
 إن السبيل لبيان الإجمال هو النقل.   (3

 



SIBAWAYH Arabic Language and Education Vol.3 No.1 2022 

eISSN 2716-5515 (71-85)  

75 

، المجمل عند الأحناف هو: ما أمكن إدراك المراد منه بالنقل لا بالعقلمن ذلك كله نخلص إلى أن  
أما إذا كان الخفاء راجعا لعارض غير اللفظ ،  فإن أمكن إدراك المراد من اللفظ بالعقل فهو المشكل عندهم 

 .فهذا هو الذي يسمى عندهم بالمتشابه، وإن لم يمكن إدراكه أصلا لا بالنقل ولا بالعقل،  فهو الخفي
 

مارجحه الآمدي من الشافعية بَنه: "هُوَ مَا لهَُ دَلَالةَ  عَلَى أَحَدِ   هو المجمل عند جمهور الفقهاء  
 (. 9/ 3،  ه1404، )الآمدي  أمَْرَيْنِ لَا مَزيَِّةَ لِأَحَدِهُِاَ عَلَى الْآخَرِ بِالنِ سْبَةِ إِليَْهِ"

 
الأحناف   ن المجمل في الأخبار هو مايطابق قول أصولِ  أ من ذلك فإن الذي يميل له الباحث    

واشتبه المراد اشتباها  ،  ما ازدحمت فيه المعاني) وذلك لأن الأحناف ذهبو إلى أن المجمل هو  ، دون الْمهور
وهنا هو ،  والاستفسار إنما يقع من نفس المصدر(،  بل بالرجوع إلى الاستفسار،  لا يدرك بنفس العبارة

 خبارات المجملة. شريف بينَّ مراد الله تعالى في الأ  من كتاب الله تعالى أو حديث    أكان آي  سواء ،  الوحي
 

 سباب الإجْال في الأخبارات. ا ( ب
ولكلا ،  عيار موضوعيمنها بماسباب بمعيار شكلي و   : منها،  وقوع الإجمال في القرآن الكريم اسبابه كثيرة

وعبّ حكم  أهُها ،  السببين  بذكر  النملة(  37ص،  م1988،  )الصنهاجي  سأكتفي  )عبدالكريم  ، وينظر 
 (. 34/ص1ج، 2017، وينظر )حمزة أسامة (  1222/ 3ج ،  1999

 
و  البلاغية، الأسباب النحويةوهي ، تقُسَّم أسباب الإجمال بحسب المعيار الشكلي إلى ثلاثة أنواع

 كما في يلي: ،  الراجعة إلى الوضع اللغوي
وتشمل ،  تُ عَدُّ الأسباب النحوية من أبرز أنواع الإجمال الناتج عن المعيار الشكلي  :الأسباب النحوية (1

، وتعدد مرجع الصفة،  ومنها: تعدد مرجع الضمير،  عدداً من المواضع التي تؤدي إلى غموض المعنى
، وتعدد متعلق الظرف،  وتعدد متعلق الْار والمجرور،  وتعدد صاحب الحال،  وتعدد مرجع اسم الإشارة

والتردد  ،  والتردد بين المفعول المطلق والحال،  والتردد بين الصفة والحال،  والتردد الحاصل من الإضافة
بالإضافة إلى ،  وتردد اسم الفاعل واسم المفعول بين الماضي والحال والمستقبل،  بين الفاعل والمفعول

 .تعدد فاعل المفعول المطلق



نَا بِكُمم لفَِيفًا{  لَ ببِيان بين قوله تعالى: }فَجَاسُوا{ وقوله تعالى }جِئ م  ما أُجْمِ

76 

تعد الأسباب البلاغية من العوامل المؤثرة في وقوع الإجمال لما تثيره من احتمالات :  الأسباب البلاغية (2
المعنى تؤدي إلى غموض  احتمال الحذف ،  متعددة  الحاصل من  التردد  أبرز هذه الأسباب  ومن 

والتردد الحاصل من إرادة ،  والتردد بين التقديم والتأخير،  والتردد الناتج من الإبهام،  وتقدير المحذوف
الناتج من تعذر الحقيقة وتساوي المجازات،  فرد معين  من أفراد الحقيقة الواحدة وكذلك ،  والتردد 

 .التردد بين المجاز والإضمار
تُ عَدُّ الأسباب الراجعة إلى الوضع اللغوي من العوامل المهمة :  الأسباب الراجعة إلى الوضع اللغوي (3

، وتشمل عدداً من المواضع التي يسهم فيها البناء اللغوي في غموض المعنى،  في حدوث الإجمال
والتردد المترتب ، والتردد الناتج من تغير النقط، ومن هذه الأسباب التردد الحاصل من تغير الشكل

بالإضافة إلى التردد الناتج بسبب ،  والتردد بين كون الكلمة اسماً أو فعلاً ،  على الإفراد والتركيب
 .الاشتراك اللفظي

 
وهو الإجمال ،  ننتقل إلى نوع آخر من الإجمال،  وبعد تناول أسباب الإجمال المتعلقة بالمعيار الشكلي

والذي يبّز بوضوح في السياقات القرآنية التي تتطلب تأملاً في المضمون العام دون ،  المرتبط بالمعيار الموضوعي
، وهو الإجمال في القصص القرآني الذي يُعلنا نتتبع تلك القصة لمعرفة المقصود منها  .الاقتصار على ظاهر اللفظ

يقول الحق سبحانه وتعالى: }لَقَدْ كَانَ في قَصَصِهِمْ عِبّْةَ  لِأُولِ الْألَْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثاً ،  والحكم  إذ فيها العبّ 
هذه الآية ،  [111:يوسف[  يُ فْتَرىَ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَ فْصِيلَ كُلِ  شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمةًَ لقَِوْمٍ يُ ؤْمِنُونَ{

إذ في بدايتها قال ،  فكانت خاتمتها بيانا لأولُا ،  جاءت في نهاية سورة تكلمت عن قصة يوسف عليه السلام
لِ  رَأيَْ تُ هُمْ  وَالْقَمَرَ  وَالشَّمْسَ  كَوكَْبًا  عَشَرَ  أَحَدَ  رأَيَْتُ  إِني ِ  يَاأبََتِ  لِأبَيِهِ  يوُسُفُ  قاَلَ  }إِذْ   تعالى: 

أَحَدَ عَشَرَ كَوكَْبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأيَْ تُ هُمْ لِ سَاجِدِينَ{ }تعالى:  فالإجمال واقع في قوله  ،  [4: يوسف[سَاجِدِينَ{
دًا وَقاَلَ يَاأبََتِ هَذَا }فكان بيان ذلك الإجمال في نفس السورة بقوله تعالى:   رَفَعَ أبََ وَيْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُّوا لهَُ سُجَّ

 ؛وهذا الإجمال موضوعي وليس شكلي،  إذ كان ذلك بيان لعدد أخوته وأبويه،  [ 100:يوسف[تَأْوِيلُ رُؤْيَايَ{
فاحتاج البيان إلى تتبع القصة من بدايتها إلى نهايتها؛ كي تعلم مقصود ،  كونه جاء بعد مدة وليس في نفس اللفظ

 (. 556/ 15، م2000،  )الطبّي   من القصة   وهو الشارع الحكيم(  المجمِل )بكسر الْيم
 



SIBAWAYH Arabic Language and Education Vol.3 No.1 2022 

eISSN 2716-5515 (71-85)  

77 

وهذا ،  أيضا فإن الإجمال في قصص القرآن الكريم يدعك متابع دقيق لكلام الله تعالى لتعرف مقصوده
 منها:،  مِن ذلك نستنتج أن الإجمال بمعيار موضوعي له فوائد   لا يكون إلا بمداومة القراءة بتدبر.

 القراءة بتدبر لآي القرآن الكريم. (1
 يُعلك تعيش أجواء القصة القرآنية حتى نهايتها.  (2
 يزيد في التشويق لمعرفة مقصود الإجمال.  (3
 يؤكد لك بَنك لا تستطيع أن تعرف المراد من القصة إلا بمتابعتها كاملة.  (4
 أن العبّ والحكم من القصص القرآني لا تنتهي. (5
،  التدرج بمعرفة مقصود الشارع نوع من أنواع التربية التي انتهجها القرآن الكريم لأجل التربية النفسية (6

، منها: العبّة بالصبّ،  بالتالِ تصل إلى نتائج كثيرة،  والتعلم بَن القصة القرآنية تقتضي المدة من الزمن
القصة لنهاية  تعيش  بَن  شرطا  ليس  تعيشها ،  وأنك  نهايتها كأنك  تستشعر  أنك  ، )الزمخشري  بل 

 (. 441/ 2، ه 1407
 

 الإجْال في قصة المسجد الأقصى 
}سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بعَِبْدِهِ ليَْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحرَاَمِ إِلَى الْمَسْجِدِ اريخي في الإجمال في قوله تعالى:الإعجاز الت

 . [1الاسراء:[الْأقَْصَى الَّذِي بَاركَْنَا حَوْلهَُ لنُِريِهَُ مِنْ آيَاتنَِا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيُر{
 

لا شك إن التسلسل التأريخي لنزول آيات القرآن الكريم يعطينا بعض التصور على تأريخ تسمية البيت 
، وهي أول سورة ذكرت اسم المسجد الحرام صراحة،  سورة الإسراء هي من السور المكية،  العتيق بالمسجد الحرام

سورة الإسراء كان ن البيت العتيق سيحوط ويكون اسمه المسجد الحرام؛ ذلك لإن نزول  وفي ذلك دليل ونبوءة بَ 
اء إلى المسجد ر فكانت هذه السورة التي صورت لنا رحلة الإس(،  93/ 2،  م1976،  )ابن كثير  بعد رحلة الطائف 

"ومن مجموع هذه الأحاديث التى جمعها الإمام ابن كثير فى تفسيره يحصل مضمون ما اتفقت عليه ،  الأقصى
)سعيد محمد   وأنه مرة واحدة قبل الُجرة" ،  من مسرى رسول الله صلى الله عليه وسلم من مكة إلى بيت المقدس

نَ زْلةًَ أُخْرى    (، 29.  ص،  م2002،  رأفت رَآهُ  النجم: }وَلقََدْ  عِنْدَ سِدْرةَِ (  13)"ففى قوله تعالى من سورة 
 - الْمُن ْتَهى{ ترجح ما ذكره جماعة من العلماء من أن الإسراء والمعراج كان قبل الُجرة بَعوام لأن الآيات الكريمة 

 " تذكر رؤية النبى صل ى الله عليه وسلم لْبّيل عليه الس لام نزلة أخرى عند سدرة المنتهى أى أنه قد وقع   -هنا



نَا بِكُمم لفَِيفًا{  لَ ببِيان بين قوله تعالى: }فَجَاسُوا{ وقوله تعالى }جِئ م  ما أُجْمِ

78 

فقد صورتها ،  من المسجد الأقصى إلى سدرة المنتهىعراج  رحلة المو   (، 196.  ص،  م2002،  )سعيد محمد رأفت
 (. 18     1الآيات )   سورة النجم
 
منها الموضوع ، في خمسة عشر موضوعاً   صريحا  بتتبع آيات القرآن الكريم نجد أن ذكر المسجد الحرامو 

، أما بقية المواضع فكانت بعده، وهو أول ذكر للاسم الصريح للمسجد الحرام،  المذكور في بداية سورة الإسراء
 وكلها مدنية النزول. 

 
كان يسمي الكعبة بالمثابة وليس بالمسجد الحرام في ،  بل نجد أن الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم 

ذُوا مِنْ   مَثاَبةًَ قال تعالى: }وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَ يْتَ  ،  وسماه بالبيت أيضا،  قصة بناء الكعبة الشريفة للِنَّاسِ وَأمَْنًا وَاتََِّّ
راَ   طَهِ  أَنْ  وَإِسْماَعِيلَ  إِبْ راَهِيمَ  إِلَى  وَعَهِدْنَا  مُصَلًّى  إِبْ راَهِيمَ  السُّجُودِ{  بَ يْتِيَ مَقَامِ  وَالرُّكَّعِ  وَالْعَاكِفِيَن   للِطَّائفِِيَن 

الله تعالى بيته أيضا بالبيت العتيق كما في قوله تعالى: نجد أن الله سبحانه وتعالى قد سمى  أيضا  ،  [125البقرة: [
وسمى الله سبحانه وتعالى مكة بالحرم ،  [29الحج: [{بِالْبَ يْتِ الْعَتِيقِ }ثُمَّ لْيَ قْضُوا تَ فَثَ هُمْ وَلْيُوفُوا نذُُورَهُمْ وَلْيَطَّوَّفُوا  

قال تعالى: }أَوَلمَْ ،  ومن حوله الأعراب يتقاتلون بينهم ،  امتنانه على قريش بَن جعل لُم حرما آمنافي معرض  
، [67العنكبوت:[{بنِِعْمَةِ اللََِّّ يَكْفُرُونَ وَيُ تَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلُِمِْ أفَبَِالْبَاطِلِ يُ ؤْمِنُونَ وَ   حَرَمًا آمِنًا يَ رَوْا أناَّ جَعَلْنَا  

وما بعدها ،  وهكذا نجد أن أول تسمية للحرم المكي بالمسجد الحرام كانت في سورة الإسراء في المرحلة المكية
 والمسجد الحرام. ،  والحرم،  وفي ذلك فرق بين اسم مكة،  كان في العهد المدني

 
قال صلى الله عليه وسلم: "أَنَّ إِبْ راَهِيمَ  ،  ي أخرجه البخاريذ جاء في الحديث الشريف ال  يؤيد ذلك ما

 (. 67/ 3، 2129رقم:،  1422،  )البخاري  حَرَّمَ مَكَّةَ وَدَعَا لَُاَ" 
 

}سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بعَِبْدِهِ ليَْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحرَاَمِ إِلَى الْمَسْجِدِ ن قوله تعالى:  أ نستنتج من ذلك  
ة في مكة المكرمة الْأقَْصَى الَّذِي بَاركَْنَا حَوْلهَُ لنُِريِهَُ مِنْ آيَاتنَِا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيُر{ يدل على أن الكعبة الشريف

ستفتح على يد المسلمين وتهدم الأصنام وتحوط لتكون مسجدا ،  صنما   360ن  بعد أن كان هناك أكثر م
فعن الزهري قال: غزا رسول الله صلى الله عليه وسلم غزوة الفتح ،  وقد كان ،  داخل حرم مكة المكرمة،  حراما

وذلك على رأس ثماني سنين ،  فومعه من المسلمين عشرة آلا،  فخرج من المدينة في رمضان   - فتح مكة    - 
(، 4/321،  1988،  )ابن كثير  وافتتح مكة لثلاث عشرة بقين من رمضان ،  ونصف سنة من مقدمه المدينة 
وقيل: ،  وفيه يقع الطواف والصلاة إليها،  وقيل: نفس المسجد ال ذي فيه الكعبة،  "و قيل: المراد به نفس الكعبة



SIBAWAYH Arabic Language and Education Vol.3 No.1 2022 

eISSN 2716-5515 (71-85)  

79 

على الموضع ال ذي اسرى ،  وقد أطلق لفظ المسجد الحرام بهذه الاعتبارات الأربعة،  وقيل: جميع الحرم،  نفس مكة
 . هذا من جهة المسجد الحرامو (.  193/ 8،  م1999، )تقي الدين المقريزي  منه بالنبي  عليه الصلاة والسلام"

 
لم ترد في القرآن الكريم إلا في هذا   الصريحة   فإن لفظة المسجد الأقصى ،  أما من جهة المسجد الأقصى

فجاءت التسمية ،  علما بَنها لم تكن مسجدا في ذلك الوقت على المعنى المعروف بالمسجد في الإسلام،  الموضع 
بيت المقدس على ولا يكون ذلك إلا بفتح  ، هنا إيذانا من الله تعالى من أن بيت المقدس سيؤول إلى المسلمين

لك وهي ما ثبت بالحديث الصحيح أن رسول ذ بل أن هناك سابقة ب ، يد المسلمين ثم تحويطه ليكون مسجدا
المسجد   -صلى الله عليه وسلم    - : "فلما دخل النبي  الله صلى الله عليه وسلم صلى بالأنبياء والرسل جميعا فيه

، 2325رقم: ،  م2001،  )الامام أحمد   فإذا النبيون أجمعون يصلون معه" ،  فالتفت ثم التفت،  الأقصى قام يصلي
كذلك فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم سماه ببيت المقدس كما جاء في الحديث الصحيح في (،  3/64

هُمَاعن  البخاري: " ُ عَن ْ بَ تْنِي ،  جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللََِّّ رَضِيَ اللََّّ عَ رَسُولَ اللََِّّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَ قُولُ: »لَمَّا كَذَّ أنََّهُ سمَِ
قْدِسِ ،  رِ قُمْتُ في الِحجْ ،  قُ رَيْش  

َ
بَ يْتَ الم ُ لِ  اللََّّ إلِيَْهِ"،  فَجَلاَ  وَأنََا أنَْظرُُ  ، )البخاري  فَطفَِقْتُ أخُْبّهُُمْ عَنْ آيَاتهِِ 

 دلالة الحديث بَنه قبل نزول سورة الإسراء.(.  52/ 5،  3886رقم:،  1422
 

بيت "ويقال:    إيلياءو ،  التسمية كانت قبل التسمية بسورة الإسراء تسمى بيت المقدس  ورد بإن أيضا  
والتثقيل بالتخفيف  والتحريك،  المقدس  بالسكون  بالتشديد،  والقدس  وشلم  وإيليا  وإليا  المقدسة  ، والأرض 

، ولا يقال له: الحرم،  ويقال لبيت المقدس: الزيتون،  وأورشلم أي بيت الرب وصهيون بصاد مهملة مكسورة
واعلم أن كثرة الأسماء تدل على شرف المسمى قال صاحب إعلام الساجد بَحكام المساجد: جمعت في ذلك 
سبعة عشر اسماً وهي من النفائس المهمة المسجد الأقصى وسمي الأقصى لأنه أبعد المساجد التي تزار ويبتغى 

وقيل لبعده عن الأقذار والخبائث وروي أن ،  وقيل لأنه ليس وراءه موضع عبادة،  بها الأجر من المسجد الحرام
 سماه الأقصى ولمِ ،  عبد اللََّّ بن سلام قال للنبي صلى اللََّّ عليه وسلم لما تلا قوله تعالى: }إِلَى الْمَسْجِدِ الْأقَْصَى{

، وسمي أيضا بالربوة(،  93/ 1،  م1984،  )شمس الدين المنهاجي  " سط الدنيا لا يزيد شيئًا ولا ينقصقال: لأنه و 
والربوة ،  [ 50المؤمنون: [ وَأمَُّهُ آيةًَ وَآوَيْ نَاهُُاَ إِلَى رَبْ وَةٍ ذَاتِ قَ راَرٍ وَمَعِيٍن{وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ  }كما في قوله تعالى:  

 (. 38/ 19، م2000،  )الطبّي هي ربروة بيت المقدس في قول لْماعة من السلف
 

أنها وقعت بالفعل فسمي البيت العتيق بالمسجد   :خلاصة الأمر في الإعجاز التأريخي لُذه الآية الكريمة
 وسمي بيت المقدس بالمسجد الأقصى بعد سني من نزول الآية الكريمة.،  الحرام



نَا بِكُمم لفَِيفًا{  لَ ببِيان بين قوله تعالى: }فَجَاسُوا{ وقوله تعالى }جِئ م  ما أُجْمِ

80 

 
بل بيان اسمهما لنا ،  لكن هذا لا يعني إن اسم المسجد الحرام والمسجد الآقصى لم يكن اسمهما كذلك

 جاء بعد نزول سورة الإسراء.
 

فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ أوُلَاهُُاَ بَ عَثْ نَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لنََا أوُلِ بََْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُوا خِلَالَ }الإجمال في قوله تعالى:  
يَارِ وكََانَ وَعْدًا مَفْعُولًا   . [5الاسراء:[ {الدِ 

 
قضاء الله تعالى لبني إسرائيل تاريخهم في حقبة طويلة من والتي ذكُِر فيها  ،  هذه الآية متعلقة بالتي قبلها

ارتفاعين و  مَرَّتَيْنِ   إفسادين الزمن بين  الْأَرْضِ  لتَُ فْسِدُنَّ في  الْكِتَابِ  إِسْراَئيِلَ في  بَنِي  إِلَى  نَا  تعالى: }وَقَضَي ْ قال 
وهم بذلك ،  الإفسادين والعلويين قد حصلا بالفعل  ن إ   نيالمفسر معظم  يقول  ،  [4الاسراء:[  وَلتََ عْلُنَّ عُلُوًّا كَبِيراً{

لكن الذي يميل إليه الباحث إن الوعد الآخر لم يقع لحد ،  قد رتبوا ما حصل من الوعدين في الآيات التالية
يدل على أن الوعد الثاني [.7الاسراء:[  وَليَِدْخُلُوا الْمَسْجِدَ{ }:  الآن؛ ذلك لأن قوله تعالى في الوعد الثاني

 يكون في وقت يكون للمسلمين كلمة. 
 

أو من   النبطمعظم المفسرين ذكر بَنهم إما من  ،  {عِبَادًا لنََا}كلمة  ،  نرجع للإجمال في الآية الكريمة 
كيف يكون عباد ،  وهنا وقع الإجمال،  وكلا القوم ليسوا مؤمنين،  وإن كان أكثرهم مال إلى البابليين،  البابليين

ا الأمر واختيارية وهذ ،  وهذه يشترك فيها جميع المخلوقات،  ريةسمن المعلوم أن العبودية نوعان: ق،  وليسوا بمؤمنين
يؤيد ذلك بَن الله ،  النبطأقرب إلى سياق وفهم الآيات الكريمة؛ وذلك لإنمعظم المفسرين ذكر بَنهم بابليون أو  

إِنْ كُلُّ مَنْ في السَّمَاوَاتِ }قال تعالى: ، سبحانه وتعالى ذكر العباد بعموهم القسري والاختياري في سورة مريم 
ولم ،  ذو بَس شديد ثم أن الله سبحانه وتعالى قد وصفهم بَنهم  ،  [93مريم:[  وَالْأَرْضِ إِلاَّ آتي الرَّحْمَنِ عَبْدًا{

أو بختنصر،  يصفهم بالمؤمنين التفاسير بَنه سنحاريب  ( 17/367،  م2000،  )الطبّيأو جالوت  وجاءت 
، 1988،  )ابن كثيروينظر(  20/299،  ه1420،  وينظر)الرازي(  2/649،  ه 1407،  وينظر)الزمخشري

، ه  1420،  )البغوي  وَهُوَ الْأَظْهَرُ"،  ورجح البغوي قول ابْنُ إِسْحَاقَ بَنه: "بُخْتُ نَصَّرُ الْبَابلِِيُّ وَأَصْحَابهُُ (،  5/44
 وجاء في تفسير أولِ بَس شديد: " أنََّهُ إِذَا جَاءَ وَعْدُ الْفُسَّاقِ في الْمَرَّةِ الْأُولَى أرَْسَلْنَا عَلَيْكُمْ قَ وْمًا (،  3/122

ةٍ ،  أوُلِ بََْسٍ شَدِيدٍ  وَمَعْنَى بَ عَثْنا ،  [177البقرة:[  وَمِنْهُ قَ وْلهُُ تَ عَالَى: }وَحِيَن الْبَأْسِ{،  وَالْبَأْسُ الْقِتَالُ ،  وَنَجْدَةٍ وَشِدَّ
كُمْ"، عَلَيْكُمْ أرَْسَلْنَا عَلَيْكُمْ  نَ هُمْ خَاذِلِيَن إِياَّ نَكُمْ وَبَ ي ْ نَا بَ ي ْ  (. 299/ 20،  ه 1407، )الزمخشريوَخَلَّي ْ

 



SIBAWAYH Arabic Language and Education Vol.3 No.1 2022 

eISSN 2716-5515 (71-85)  

81 

يَارِ }ثم الإجمال في قوله تعالى:   أَي تَ رَدَّدُوا :"كلمة جاسوا كما جاءت في اللغة،  {فَجَاسُوا خِلَالَ الدِ 
للِْغَارةَِ  نَ هَا  الْوََسانُ ،  بَ ي ْ بُ يُوتِكُمْ ،  وَهُوَ  بَيْنَ  قَ تَ لُوكُمْ  الْفَرَّاءُ:  يذهبون ،  وَقاَلَ  واحد  بمعَْنًى  وحاسُوا  وجاسُوا  قاَلَ: 

يَارِ يَ نْظرُُونَ هَلْ بقَِيَ أَحد لمَْ  يارِ أَي فَطاَفُوا في خِلَالِ الدِ   يَ قْتُ لُوهُ؛ وَفي ويُيثون؛ وَقاَلَ الزَّجَّاجُ: فَجاسُوا خِلالَ الدِ 
، )ابن منظوركَمَا يَُُوس الرجلُ الَأخبار أَي يَطْلبُُ هَا"،  أَي تََّلََّلُوهَا فَطلََبُوا مَا فِيهَا،  الصِ حَاحِ: فَجاسُوا خِلالَ الدِ يارِ 

يَارِ   رضي الله عنهما   : "عن ابن عباسوجاء في تفسيرها(،  6/43،  1414 قال: مشوا. (  )فَجَاسُوا خِلالَ الدِ 
ويستشهد لقوله ذلك ببيت ،  وكان بعض أهل المعرفة بكلام العرب من أهل البصرة يقول: معنى جاسوا: قتلوا

وَمِنَّا الَّذِي لاقى بسَيْفِ مُحَمَّدٍ ... فَجاسَ بهِِ الأعْدَاءَ عُرْضَ العَساكِرِ. وجائز أن يكون معناه: فجاسوا "   حسان:
وكان جوس (  ويعني بقوله )وكََانَ وَعْدًا مَفْعُولا،  فيصح التأويلان جميعا ،  فقتلوهم ذاهبين وجائين،  خلال الديار

، )الطبّي  لأنه لا يخلف الميعاد"،  لا محالة،  القوم الذين نبعث عليهم خلال ديارهم وعدا من الله لُم مفعولا ذلك
 (. 17/366، م2000

 
فدليل على أنه  {وكََانَ وَعْدًا مَفْعُولًا }وقوله تعالى: ، أما لفظة الديار فلفظ مجمل غير معروف المكان

 خلاصة الأمر في هذا المطلب: قد وقع.  
وقد بينا بَن المقصود هنا في هذه الآية الكريمة العبادة القسرية والله تعالى ،  الإجمال وقع في لفظة عباد (1

 أعلم. 
 الآية لم تفصح عن مكان الديار. ،  الإجمال في قوله تعالى: خلال الديار (2
 دليل على وقوعه من قبل.،  قوله تعالى: وكان وعدا مفعولا (3

 
 إجْالات الوعد الآخر 
تُمْ لِأنَْ فُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُُْ فَ لَهَا فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ الْآخِرةَِ ليَِسُوءُوا وُجُوهَكُمْ }الإجمال في قوله تعالى:   تُمْ أَحْسَن ْ  إنْ أَحْسَن ْ

وُا مَا عَلَوْا تَ تْبِيراً{.  وَليَِدْخُلُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أوََّلَ مَرَّةٍ وَليُِ تَبِّ 
 

وعد الآخر؛ ذلك لأن قوله تعالى:  }فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ الْآخِرةَِ{ سياق الآية الكريمة يدلُّ على عدم وقوع ال
 ظرف يستعمل لما يستقبل من الزمان. (  يدلُّ على المستقبل؛ كون )إذا

 
خرة من مرتي إفسادكم يا بني أي ليسوء مجيئ ذلك الوعد للمرة الآ   {ليَِسُوءُوا وُجُوهَكُمْ }وقوله تعالى:  

 فتقبح وجوهكم وتَّسروا خسرانا مبينا. ،  إسرائيل



نَا بِكُمم لفَِيفًا{  لَ ببِيان بين قوله تعالى: }فَجَاسُوا{ وقوله تعالى }جِئ م  ما أُجْمِ

82 

 
يَارِ }نرجع قليلا إلى قوله تعالى:   يَارِ{ من قبيل المجمل حيث }قلنا إن لفظة  ،  {فَجَاسُوا خِلَالَ الدِ  الدِ 

المقدسة  الديار من الأرض  تلك  الكريمة مكان  الآية  تبين  السادسة من سورة ،  لم  الآية  تعالى في  قوله  فجاء 
ومن دخله ،  تدلُّ على الوعد الأول  { أوََّلَ مَرَّةٍ }كلمة:  ،  {وَليَِدْخُلُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أوََّلَ مَرَّةٍ }:  الإسراء

والآية ،  وهم من أهل العراق،  أو سنحاريب من أهل الموصل  السابق هم البابليون المبحث  أول مرة كما تقرر في  
يَارِ{ بقوله تعالى:  }تقرر وتبين مجمل   إذن الدخول في الوعد الأول كان في حدود ،  {وَليَِدْخُلُوا الْمَسْجِدَ } الدِ 

 : وهذا يعُدُّ دليلا على،  والدخول في الوعد الثاني كان في المسجد ،  المسجد قبل أن يكون مسجدا
بدلالة:  (1 المسلمين  يد  على  أولاً  يكون  اليهود  يد  وتَّليصه من  المقدس  بيت  بفتح  الآخر  الوعد  أن 

وهذا يعني بعد أن سمي بيت المقدس بالمسجد الأقصى بعد أن صلى رسول ،  {وَليَِدْخُلُوا الْمَسْجِدَ }
ثم تُ فتحه على يد المسلمين وهو ما حصل على يد الفاروق ،  الله صلى الله عليه وسلم بالانبياء فيه

ثم توالت عليه الحروب سجالا ،  فحوط بيت المقدس فكان المسجد الأقصى(،  عمر )رضي الله عنه
حتى سقوط   ث وتوالت الأحدا،  صليبينبين المسلمين والصليبين حتى حرره صلاح الدين الأيوبي من ال

 .فكان بعد ذلك تحت الاحتلال اليهودي ولا يزال،  الخلافة العثمانية
 .بدلالة: }كَمَا دَخَلُوهُ أوََّلَ مَرَّةٍ{يكون الفاتحين من أهل العراق  (2
 .جمعا بين الأمرين الفاتحين هم من مسلمي العراق (3

 
وقد أشار ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسيره للآية الكريمة بإن الديار في آية الوعد الأول هي حدود 

حيث قال رحمه الله تعالى: "وَليَِدْخُلُوا الْمَسْجِدَ أَيْ بَ يْتَ الْمَقْدِسِ كَما دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ أَيْ ،  المسجد الأقصى
يَارفي الَّتِي جَ   (. 5/45، 1988، )ابن كثير"اسُوا فِيهَا خِلَالَ الدِ 

 
نَا بِكُمْ  }الإجمال في قوله تعالى:   وَقُ لْنَا مِنْ بَ عْدِهِ لبَِنِي إِسْراَئيِلَ اسْكُنُوا الْأَرْضَ فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ الْآخِرةَِ جِئ ْ

 . [104الاسراء:[  لفَِيفًا{ 
 

{ دليل على أن اليهود سينتشرون مشردين في اسْكُنُوا الْأَرْضَ }فإن قوله تعالى:  ،  في هذه الآية الكريمة
لكن هناك من ،  جاء في أكثر التفاسير بَن المقصود هو يوم القيامة،  {فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ الْآخِرةَِ }حتى  ،  الأرض

فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ الْآخِرةَِ يَ عْنِي وهو قول الكلبي الذي قال: "، أشار إلى أن المقصود هو نزول عيسى عليه السلام
نَا بِكُمْ لفَِيفًا وأشار الطبّي إلى اختلاف المفسرين (،  166/ 3،  ه  1420،  )البغوي"مجَِيءَ عِيسَى مِنَ السَّمَاءِ جِئ ْ



SIBAWAYH Arabic Language and Education Vol.3 No.1 2022 

eISSN 2716-5515 (71-85)  

83 

هلاك فرعون )اسْكُنُوا (  في تفسير الآية الكريمة بعد أن ذكر تأويله للآية الكريمة بقوله: "وقلنا لُم )مِنْ بَ عْدِ 
نَا بِكُمْ لفَِيفًا (  الَأرْضَ  ، وهي وعد الآخرة،  يقول: فإذا جاءت الساعة(  أرض الشام )فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ الآخِرةَِ جِئ ْ

جئنا بكم لفيفا: يقول: حشرناكم من قبوركم إلى موقف القيامة لفيفا: أي مختلطين قد التف  بعضكم على 
من قولك: لففت الْيوش: إذا ضربت بعضها ،  ولا ينحاز أحد منكم إلى قبيلته وحيِ ه،  لا تتعارفون ،  بعض
، وقد اختلف أهل التأويل في تأويل ذلك،  وكذلك كل  شيء خُلط بشيء فقد لُف  به،  فاختلط الْميع ،  ببعض

فيه قلنا  الذي  نحو  بعضهم  قال،  فقال  من  قوم  :فهناك  قال:،  من كل  من  أولكم   وهناك  جميعا  بكم  جئنا 
جيء بهم ليتجمعوا في الأرض من قال من كل قوم بَنهم  هذا يعني أن (،  17/572،  م2000،  ")الطبّيخركموآ

 وهذا ما ارجحه والله تعالى أعلم للأسباب التالية: ،  ليقتص منهم بسبب إفسادهم الثاني،  المقدسة
تعالى:  وعد  لفظ   (1 قوله  ذكُِر مرتين الأولى في  المباركة  السورة  تُمْ } الآخرة في هذه  أَحْسَن ْ تُمْ  أَحْسَن ْ إنْ 

ليَِسُوءُوا وُجُوهَكُمْ وَليَِدْخُلُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أوََّلَ   وَعْدُ الْآخِرةَِ لِأنَْ فُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُُْ فَ لَهَا فإَِذَا جَاءَ  
وُا مَا عَلَوْا تَ تْبِيراً{ أما لف الآخرة لوحدها فذكر أكثر من مرة في ، والثانية هنا،  [7الاسراء:[ مَرَّةٍ وَليُِ تَبِّ 

 السورة لكن لم يسبق بكلمة وعد. 
فلا ،  حتى أن المفسرين لم ينقلوا أثرا في تفسيرها بل تأولوا في بيان ذلك،  خبارات الغيبيةإن هذه من الإ (2

 يعدُّ كلامي ولا كلامهم قطعيا. 
، وعلوا في الأرض وأفسدوا،  تَمع اليهود في الأرض المقدسة قادمين من أرض شتاتهم  من ما يحصل اليوم   (3

 والله تعالى أعلم. وما ذلك على الله ببعيد.، فلم يبق إلا تحقق إكمال ذلك الوعد 
 

 الاستنتاج
 رتفعون فيها ويفسدون في الأرض. ي إسرائيل في دورتهم في الحياة  لبني هناك وعدان   (1
 . {وكََانَ وَعْدًا مَفْعُولًا }أول الوعدين قد وقع بالفعل بدلالة قوله تعالى:   (2
تدل على (  إذا) ة  ظفلف  ؛  {فإَِذَا جَاءَ وَعْدُ الْآخِرةَِ }:  بدلالة قوله تعالى،  الوعد الثاني لم يقع لحد الآن  (3

 لإنها ظرف لما يستقبل من الزمان. عدم الوقوع؛ 
نَا بِكُمْ لفَِيفًا{تباشير الوعد الثاني بدأت والله تعالى أعلم بدلالة قوله تعالى:   (4  .}جِئ ْ
وَليَِدْخُلُوا الْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ }   بدلالة قوله تعالى:،  من يفتح المسجد الأقصى هم من مسلمي العراق (5

 أوََّلَ مَرَّةٍ{. 
 



نَا بِكُمم لفَِيفًا{  لَ ببِيان بين قوله تعالى: }فَجَاسُوا{ وقوله تعالى }جِئ م  ما أُجْمِ

84 

 شكر وتقدير 
سواء  ،  يزجي المؤلف خالص الشكر والتقدير لكل من ساهم في هذه الدراسة إثراء لساحة البحث العلمي

 .بشكل مباشر أو غير مباشر
 

  إقرار المصالح
 عدم وجود أي تضارب في المصالح.   يؤكد المؤلف 

 
 المراجع والمصادر 

دار المعرفة، (.  ، تحقيق: م. ع. الواحد البداية والنهايةمن  )  السيرة النبوية(.  م1976ابن كثير، إ. ب. ع. )
 .بيروت

 .دار إحياء التراث العربي(.  ، تحقيق: ع. شيري1)ط.    البداية والنهاية(.  م1988ابن كثير، إ. ب. ع. ) 
دار (.  ، تحقيق: م. ح. ش. الدين1)ط.    تفسير القرآن العظيم(.  م1998ابن كثير، أ. ف. إ. ب. ع. )

 .الكتب العلمية
 .دار صادر، بيروت(. 3)ط.    لسان العرب(.  م1994ابن منظور، م. ب. م. ) 

، تحقيق: ش. الأرناؤوط، ع. مرشد، 1)ط.    مسند الإمام أحمد بن حنبل(.  م2001أحمد، أ. ب. ح. ) 
 .مؤسسة الرسالة(. وآخرون، إشراف: ع. بن ع. المحسن التركي

( أ. ع.  ا. ع. ب.  الأحكام(.  م1983الآمدي، س.  أصول  الإحكام في  ، تحقيق: س. 1)ط.    كتاب 
 .دار الكتاب العربي (.  الْميلي

، تحقيق: م. ز. 1)ط.    الْامع الصحيح المعروف بصحيح البخاري(.  م2002البخاري، أ. ع. م. ب. إ. ) 
 .دار طوق النجاة(.  ب. ن. الناصر

دار إحياء (.  ، تحقيق: ع. المهدي1)ط.    معالم التنزيل في تفسير القرآن (. م2000البغوي، أ. م. ا. ب. م. ) 
 .التراث العربي

مطبعة جاويد  .كنز الوصول إلى معرفة الأصول  –أصول البيضاوي  (.  البيضاوي، ع. ب. م. ا. ح. )د.ت
 .برس، كراتشي، باكستان 

دار الفتح، (.  2)ط.   أسباب الإجمال في الكتاب والسنة وأثرها في الاستنباط(.  م2017حمزة، أ. م. ع. ا. )
 .القاهرة



SIBAWAYH Arabic Language and Education Vol.3 No.1 2022 

eISSN 2716-5515 (71-85)  

85 

دار إحياء التراث العربي، (.  3)ط.    مفاتيح الغيب )التفسير الكبير( (.  م2000الرازي، ف. ا. م. ب. ع. ) 
 .بيروت

دار الكتاب العربي، (.  3)ط.    الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل(.  م1987الزمخشري، أ. ق. م. ب. ع. ) 
 .بيروت

دار الكتاب (.  ، تحقيق: أ. الوفاء الأفغاني1)ط.    أصول السرخسي(.  م1993السرخسي، م. ب. أ. أ. ب. )
 .العلمية، بيروت

الشركة (.  ، تحقيق: ع. الطالبي2)ط.    مبادئ الأصول(.  م 1988السنه اجي، ع. ح. ب. م. ب. ب. )
 .الوطنية للكتاب، الْزائر

 .مؤسسة الرسالة(.  ، تحقيق: أ. م. شاكر1)ط.    جامع البيان في تأويل القرآن(.  م 2000الطبّي، م. ب. ج. )
 .دار الوفاء، المنصورة، مصر(.  1)ط.    تاريخ نزول القرآن (.  م2002عيد، م. ر. ) 

دار (.  )تحقيق: ع. م. هارون   معجم مقاييس اللغة(.  م1979الفارابي، أ. ح. أ. ب. ف. ب. ز. ا. ر. ) 
 .الفكر، بيروت

، 1)ط.    إمتاع الأسماع بما للنبي من الأحوال والأموال والحفدة والمتاع(.  م1999المقريزي، ت. ا. أ. ب. ع. ) 
 .دار الكتب العلمية(.  تحقيق: م. ع. الح. النميسي

)تحقيق:   إتحاف الأخصا بفضائل المسجد الأقصى(.  م1984– 1982المنهاجي الشافعي، ش. ا. م. ب. أ. ) 
 .الُيئة المصرية العامة للكتب(.  أ. ر. أ.

 .مكتبة الرشد، الرياض(.  1)ط.    المهذب في علم أصول الفقه المقارن (.  م1999النملة، ع. ك. ب. ع. ) 
 


